
316

RESUMO: A União Africana consagrou o ano de 2025 à Justiça para os
Africanos e Afro-descendentes, relançando novamente o debate em torno
das reparações históricas do colonialismo e dos crimes coloniais. Em abril de
2024, o Presidente da República Portuguesa afirmou a responsabilidade do
Estado pelos crimes do passado, mencionando a necessidade de reparações.
Partindo de uma análise ao Direito Internacional atual, este artigo pretende
contribuir para o debate mais amplo sobre como reparar crimes coloniais.
Centra-se principalmente nos casos das antigas colónias portuguesas em
África. Defende que um pedido de desculpas é necessário e acompanhado de
um debate honesto e ações reais de reparação. Ao destrinçar o aparato
jurídico para identificar possíveis vias jurídicas para se adotarem medidas
reparatórias, este artigo conclui que uma abordagem decolonial e
emancipatória do Direito Internacional é imperativa e que as reparações são
uma obrigação moral dos ex-colonizadores.

TITLE AND ABSTRACT IN ENGLISH

Redressing historical injustices: an analytical inquiry into Portuguese 
colonialism
ABSTRACT: The African Union has designated 2025 as the Year of Justice for Africans

and Afro-descendants, reigniting the debate on historical reparations for colonialism
and colonial crimes. In April 2024, the President of the Portuguese Republic
acknowledged the state’s responsibility for past crimes, mentioning the need for
reparations. Based on an analysis of current international law, this article aims to
contribute to the broader debate on how to redress colonial crimes. It focuses
primarily on the cases of Portugal’s former colonies in Africa. The article argues that
an official apology is essential and must be accompanied by honest dialogue and
concrete reparative actions. By unpacking the legal framework to identify possible
legal avenues through reparatory measures, the article concludes that a decolonial and
emancipatory approach to international law is imperative and that reparations are a
moral obligation of former colonisers.

TITRE ET RÉSUMÉ EN FRANÇAIS

La réparation des injustices historiques: une analyse fondée sur le 
colonialisme portugais
RÉSUMÉ: L’Union africaine a proclamé 2025 Année de la justice pour les Africains et

les Afrodescendants, relançant ainsi le débat relatif aux réparations historiques pour
le colonialisme et les crimes coloniaux. En avril 2024, le président du Portugal a
reconnu la responsabilité de l’État pour les crimes passés, évoquant la nécessité de
réparations. Partant de l’analyse du droit international positif, cet article vise à
contribuer au débat plus large sur les modalités de réparation des crimes coloniaux,

Reparação das injustiças do passado: uma 
análise a partir do colonialismo Português

* PhD (Lisbon); Master of Law (Braga); Assistant Professor UPT Portucalense
University, rgarrido@upt.pt 

R Garrido ‘Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português’ (2025) 9 Anuário 
Africano dos Direitos Humanos 316-339

http://doi.org/10.29053/2523-1367/2025/v9a14

Rui Garrido*
https://orcid.org/0000-0002-2585-2571 



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    317

en se concentrant principalement sur le cas des anciennes colonies portugaises en
Afrique. Il soutient que la présentation d’excuses officielles constitue une exigence
essentielle, laquelle doit s’accompagner d’un dialogue sincère et de mesures
réparatrices concrètes. À travers l’examen du cadre juridique applicable et
l’identification des voies juridiques envisageables en matière de réparation, l’article
conclut qu’une approche décoloniale et émancipatrice du droit international s’impose
et que les réparations relèvent d’une obligation morale incombant aux anciens
colonisateurs.

PALAVRAS-CHAVE: Colonialismo Português; Eurocentrismo; reparações;
justiça histórica; direitos humanos

ÍNDICE:
1 Introdução.................................................................................................... 317
2 Reparações dos Crimes Coloniais no Direito Internacional ....................... 319

2.1 O Dever Moral e Político de Reparar ...................................................................320
2.2 O Dever Jurídico de Reparar? O Direito Internacional e a doutrina do                              

Direito Intertemporal ........................................................................................ 326
3 Colonialismo Português: os crimes coloniais que podem dar lugar à 

Responsabilidade Internacional ...............................................................332
4 Como reparar pelos crimes do Colonialismo Português? Reflexão                               

crítica para possíveis caminhos ................................................................335
5 Considerações finais ....................................................................................338

(…)
Nossas vidas enterradas
nos campos da morte,
os homens do cinco de Fevereiro
os homens caídos na estufa da morte
clamando piedade
gritando p’la vida,
mortos sem ar e sem água
levantam-se todos
da vala comum
e de pé no coro de justiça
clamam vingança...
(…)

‘Onde estão os homens caçados neste vento de loucura’, Alda Espírito Santo, 1977

1 INTRODUÇÃO

O debate das reparações históricas pelos crimes coloniais não é novo,
mas ganhou recentemente um novo ímpeto. A União Africana
consagrou o ano de 2025 ao tema da ‘Justiça para os Africanos e as
Pessoas de Ascendência Africana através de Reparações’, motivada por
um desejo de reparação de um passado violento e que ainda hoje tem
reflexo no lugar de África no mundo. Este ano temático tem as suas
raízes ainda no tempo colonial, tendo a então Organização de Unidade
Africana (OUA) um papel fundamental na completa descolonização do
continente. Este ímpeto de libertação dos povos sob opressão colonial
foi plasmado como um objetivo na Carta da Organização de Unidade
Africana, adotada a 25 de maio de 1963. As primeiras iniciativas para
uma reflexão sobre a reparação pelo colonialismo começaram logo nas
décadas da descolonização, tendo conhecido o seu apogeu no início dos



318    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

anos 90 do século XX, com a primeira conferência pan-Africana sobre
reparações, que teve lugar em abril de 1993 e na qual se adotou a
Proclamação de Abuja.1 Esta resulta dos esforços do Grupo de
Personalidades Eminentes e da Comissão de Reparações da OUA, e
pediu, entre outros, que a Comunidade Internacional reconhecesse a
dívida moral aos povos Africanos pelas atrocidades sofridas ao longo de
quatro séculos. Mais interessante ainda, nesta Proclamação, as
personalidades reconhecem estar convencidas de que as suas
reivindicações de reparação estão solidamente ancoradas no Direito
Internacional.2 Este tem sido, em bom rigor, um dos grandes pontos de
controvérsia entre juristas e outros académicos, que trazem para a
colação a doutrina do direito intertemporal e da evolução do Direito
Internacional no século XX, que não poderá, a priori, aplicar-se a factos
passado sem um substrato jurídico.

Este artigo procura contribuir para o debate sobre as reparações
históricas dos crimes coloniais, a partir do caso do colonialismo
português em África. Em abril de 2024, Marcelo Rebelo de Sousa,
Presidente da República Portuguesa, disse que Portugal ‘assume total
responsabilidade’ pelo seu passado colonial, reconhecendo ser
necessário pagar os custos desse passado violento.3 Dias depois, o
Presidente Português clarificaria a sua posição, sustentado que
Portugal tinha a obrigação de reparar como forma de não perder a sua
credibilidade junto dos países que outrora colonizou, referindo que
estas reparação, mais do que um pedido de desculpas, poderiam passar
por ‘perdão de dívidas, a cooperação, a concessão de linhas de crédito e
de financiamento’,4 que o Estado português já implementa na sua
política de relações de amizade com os países africanos de língua oficial
portuguesa (PALOP). Este posicionamento causou mau estar no
governo português, mas entende-se pela experiência que outras
potências coloniais têm tido no continente africano, desde logo, o caso
da França, que tem sido uma relação de crescente tensão, com
acusações de neocolonialismo e expulsão de representações do Estado
Francês do território de alguns desses Estados.

Partindo deste enquadramento, esta investigação adota uma
metodologia qualitativa e divide-se em duas partes essenciais. Na
primeira parte, fará uma revisão da literatura que incidirá sobre os
debates jurídicos das reparações históricas e do Direito Internacional.

1 ‘The Abuja Proclamation, A declaration of the first Abuja Pan-African Conference
on Reparations For African Enslavement, Colonization And Neo-Colonization,
sponsored by The Organization Of African Unity and its Reparations Commission
April 27-29, 1993, Abuja, Nigeria’, https://ncobra.org/resources/pdf/TheAbuja
Proclamation.pdf (acedido em 18 de maio de 2025) (Abuja Proclamation).

2 Abuja Proclamation (n 1).
3 M Adam ‘Portugal deve “pagar custos” da escravatura e dos crimes coloniais, diz

Marcelo’ Público (Lisboa) 24 de abril de 2024, https://www.publico.pt/2024/04/
24/politica/noticia/portugal-pagar-custos-escravatura-crimes-coloniais-marcelo
-2088143 (acedido em 18 de maio de 2025).

4 Lusa ‘Reparações pelo colonialismo. Marcelo Rebelo de Sousa sugere perdão de
dívidas e financiamento’ Rádio Renascença (Lisboa) 27 de abril de 2024, https://
rr.pt/noticia/politica/2024/04/27/reparacoes-pelo-colonialismo-marcelo-rebelo
-de-sousa-sugere-perdao-de-dividas-e-financiamento/376194/ (acedido em 18 de
maio de 2025).



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    319

Será explorada a doutrina do direito intertemporal, confrontando-a
com outras abordagens críticas e decoloniais, convocando as teses da
corrente jurídica das Abordagens do Terceiro Mundo ao Direito
Internacional (TWAIL, na sigla anglo-saxónica). Num segundo
momento, este artigo debruça-se sobre o caso do colonialismo
português, identificando momentos chave de violência e que suscitam
um clamor maior aceso por reparação. Partindo dos debates teóricos
anteriores, este artigo defende uma abordagem pragmática,
procurando aferir a responsabilidade do Estado Português no Direito
Internacional contemporâneo, isto é, com a adoção da Carta das Nações
Unidas e consequentes instrumentos jurídicos em matéria de direitos
humanos. Neste ponto, centraremos a análise em eventos específicos,
tais como o Massacre de Batepá (1953) em São Tomé e Principe, bem
como alguns massacres que tiveram lugar durante a guerra de Portugal
com os seus territórios coloniais que ambicionavam a independência.
Este artigo conclui que o colonialismo tardio português pode dar lugar
à responsabilidade internacional do Estado português, sobretudo em
factos mais recentes que poderão configurar factos internacionalmente
ilícitos à luz do Direito Internacional vigente. Conclui ainda que é
imperativa uma reconfiguração do Direito Internacional atual,
reconhecendo a sua matriz eurocêntrica, permitindo abordagens
críticas que fomentem uma reparação em prol da justiça racial e dos
direitos humanos, trazendo para o centro da discussão dos povos do sul
global, sobejamente subalternizados pelo ocidente, radicando na
promessa da sua emancipação por um Direito Internacional
decolonial.5

2 REPARAÇÕES DOS CRIMES COLONIAIS NO 
DIREITO INTERNACIONAL

Antes de aprofundar a análise na questão colonial, importa clarificar o
que se entende por ‘reparações’ no Direito Internacional. Esclarece
Dinah Shelton que reparações ‘means recompense given to one who has
suffered legal injury at the hands of another; to make amends,
provide restitution, or give satisfaction or compensation for a wrong
inflicted; it also refers to the thing done or given to the injured party’.6
Assim, a reparação procura, por um lado, reparar os danos sofridos por
ação de outros, que pode englobar a restituição, a satisfação ou a
compensação. No entender de Shelton, existem dois princípios básicos
para a reparação no Direito Internacional e que são a violação de uma
obrigação internacional, isto é, o facto é gerador de responsabilidade,

5 H Afonso ‘A questão desenvolvimentista na segunda metade do século XX: um
olhar desde as TWAIL (Third World Approaches to International Law)’ (2020) 12
Revista Quaestio Iuris 104 https://doi.org/10.12957/rqi.2019.38776

6 D Shelton ‘Reparations’ (2015) Max Planck Encyclopedia of Public International
Law.



320    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

sendo o segundo a obrigação da reparação eliminar, na medida do
possível, as consequências do facto ilícito.7

2.1 O Dever Moral e Político de Reparar

O passado colonial europeu foi marcado de violência e de
desumanização de milhões de seres humanos. Como sustenta Rodha
Howard-Hassmann, as demandas por reparação são uma forma de
justiça social, traduzindo-se numa ambição pela compensação
simbólica e material pelas atrocidades do passado.8 O impacto da
colonização europeia condenou o continente africano ao subdesen-
volvimento, esvaziando-o das suas riquezas, mas sobretudo, das
pessoas capturadas para os tráficos de escravos.9 Sustenta Rodney,
entre outros autores, que o desenvolvimento dos países colonizadores
foi feito à custa dos recursos, materiais e humanos, dos territórios
colonizados, condenando-os ao subdesenvolvimento.10 

Neste sentido, importa questionar se um Estado, outrora
colonizador, é responsável pelos atos praticados há décadas ou séculos
passados? A resposta a esta questão tem, no nosso entender, duas vias
possíveis de resposta, que versam sobre a responsabilidade política e a
responsabilidade jurídica. No que diz respeito à primeira, esta via tem
sido adotada por vários Estados europeus, quando reconhecem os seus
passados coloniais. A Alemanha tem sido apontada como exemplo
nesta matéria. Quando os alemães chegaram ao território da atual
Namíbia, terão, num momento inicial, lavrado tratados e acordos com
as autoridades locais para a compra de terras.11 Ainda que os primeiros
colonos alemães tivessem uma atitude que denotava uma inferiorização
racial das comunidades Ovaherero, Nama, e outras, ainda assim estas
foram entendidas como entidades políticas (nações) e com as quais
estes tinham de negociar.12 No entanto, em janeiro de 1904, a
resistência armada dos Ovaherero conduziu a uma ação musculada das
forças coloniais alemãs, que condenaram as populações locais à fome e
instituíram um regime de segregação racial na colónia.13 Em 2015, os
governos da Alemanha Federal e da República da Namíbia entraram
com conversações para reparar as atrocidades de cometidas entre 1904
e 1908. Este foi um passo importante, uma vez que o governo
germânico reconheceu o massacre dos povos Ovaherero e Nama como
um genocídio, tendo assumido a responsabilidade política pelo mesmo,

7 Shelton (n 6).
8 R Howard-Hassmann Reparations to Africa (2008) 2.
9 W Rodney How Europe underdeveloped Africa (2018).
10 JA Mavedzenge ‘Towards a framework of reparatory measures for the

enslavement and colonisation of the African people’ (2024) 24 African Human
Rights Law Journal 399.

11 K Theurer ‘Racism as an obstacle to reparations for colonial crimes? the doctrine
of intertemporal law in the German-Namibian context’ (2022) 53 Netherlands
Yearbook of International Law 265.

12 K Theurer ‘Minimum legal standards in reparation processes for colonial crimes:
the case of Namibia and Germany’ (2023) 24 German Law Journal 1148.

13 Theurer (n 11) 266; Theurer (n 12) 1148.



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    321

mas recusando a responsabilidade legal. Na Declaração Conjunta entre
a República Federal da Alemanha e a República da Namíbia, assinada
em maio de 2021, o Governo da Alemanha reconhece a
responsabilidade moral, histórica e política pelos atos praticados, nos
seguintes termos:14 

On the basis of this acknowledgement, the German Government recognizes
Germany’s moral responsibility for the colonization of Namibia and for the historic
developments that led to the genocidal conditions between 1904 and 1908, as
described above, with its gross human rights violations and human sufferings
thereof. On the same basis, Germany accepts a moral, historical and political
obligation to tender an apology for this genocide and subsequently provide the
necessary means for reconciliation and reconstruction.

Nesta declaração, cujas negociações foram concluídas em dezembro de
2024, a Alemanha reconhece a responsabilidades, mas furta-se ao
reconhecimento de quaisquer obrigações jurídicas de reparação,
extinguidas por um perdão da Namíbia.15 Este posicionamento é
estratégico para evitar a responsabilidade jurídica do Estado alemão,
reconhecendo o dever moral de compensação pelos danos causados. O
reconhecimento de um dever de reparação poderia, no entender de
Henning Melber, configurar um precedente para casos pendentes pela
responsabilidade do Estado alemão por crimes cometidos contra
Estados europeus no decorrer da II Guerra Mundial.16 As negociações
com o Estado da Namíbia estão ainda envoltas em polémica porque o
processo não foi participativo ao nível da sociedades civil, nem
tampouco das comunidades visadas, em desrespeito pelo Direito
Internacional vigente, nomeadamente a Declaração da ONU relativa
aos Direitos dos Povos Indígenas (2007).17

De forma semelhante, a Bélgica debate-se com o seu passado
colonial. A Conferência de Berlim, de 1884/5 que marcou o início da
corrida ao continente africano, também viu criar uma das maiores
atrocidades no continente africano à época. O Estado Livre do Congo
foi criado a 1 de julho de 1884, por ordem do rei belga Leopoldo II. O
trabalho forçado e as punições desumanas marcaram este período da
história do Congo. A violência e o tratamento desumano foram uma
constante da administração ocupante do território até à
descolonização. O ano de 2024 foi um ponto de viragem na relação
entre os dois Estados. O Tribunal de Recurso de Bruxelas decidiu uma
ação judicial, intentada por um grupo de mulheres nascidas entre 1948
e 1953, filhas de mães congolesas e pais belgas. A administração
colonial via estas crianças mestiças como um problema, acabando por

14 ‘Joint Declaration by the Federal Republic of Germany and the Republic of
Namibia’, https://www.parliament.na/wp-content/uploads/2021/09/Joint-Dec
laration-Document-Genocide-rt.pdf (acedido em 18 de maio de 2025) (‘Joint
Declaration’).

15 H Melber ‘Germany’s genocide in Namibia: deal between the two governments
falls short of delivering justice’ The Conversation (web blog), 7 de janeiro de 2025,
https://theconversation.com/germanys-genocide-in-namibia-deal-between-the-
two-governments-falls-short-of-delivering-justice-246719 (acedido em 18 de abril
de 2025).

16 H Melber ‘Germany and Namibia: negotiating genocide’ (2020) 22 Journal of
Genocide Research 503.

17 Melber (n 15).



322    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

as retirar à força das suas mães. Conhecidas como ‘Métis children’ estas
crianças eram mantidas sob custódia do Estado, forçadas a uma
educação católica e impedidas de ver as suas famílias.18 Ao longo deste
processo, o Primeiro-Ministro belga pediu, oficialmente, desculpa
pelas práticas segregacionistas da administração colonial e o
parlamento adotou uma resolução reconhecendo a violência racial
sistémica contra estas crianças e reforçou um programa alargado de
cooperação internacional com os países da República Democrática do
Congo, da República da Ruanda e a República do Burundi com vista à
reparação dos danos.19 Importa, contudo, referir que o caso foi arquiva
na primeira instância, em dezembro de 2021, e na qual o tribunal
entendeu que a prática de retirar estas crianças às mães, motivada
racialmente, não era reconhecida pela comunidade internacional como
um crime contra a humanidade e como tal, não poderia haver
responsabilidade por factos que, à época, ainda não eram qualificados
como crime.20 A primeira instância aplicou o principio do direito
intertemporal, sobre o qual vamos discutir mais adiante. 

No caso da França, esta questão tem conhecido vários meandros. A
relação da antiga potencia colonial com os Estados outrora colónias
tem sido marcada por perceções de neocolonialismo, de imputação de
uma alegada arrogância do estado francês e ainda de acusações de
exploração pela antiga potência colonial.21 Sobretudo em África, o
passado colonial francês tem hoje alimentado um sentimento anti-
França que tem sido o combustível para alguns movimentos
insurgentes, mas também na mudança inconstitucional de regime em
Estados da região do Sahel.22 A militarização da região do Sahel tem
sido atribuída à presença francesa,23 que tem acicatado as populações
locais contra estas forças e motivado ressentimentos no sentimento de
injustiça histórica.24 Ao contrário da Alemanha e da Bélgica, para o
Estado Francês, o debate das reparações históricas não parece assumir
um lugar central na política externa francesa para com as suas antigas
colónias, assim como é marcado por avanços e recuos. Em 2017,
Emmanuel Macron, então candidato a Presidente da França, numa

18 Teffera ‘Belgian Ruling a Landmark Win for Reparations Movement’ Human
Rights Watch, 3 de dezembro de 2024, https://www.hrw.org/news/2024/12/03/
belgian-ruling-landmark-win-reparations-movement (acedido em 10 de maio de
2025).

19 ‘Implementation of the “Metis” parliamentary resolution continues’ Kingdom of
Belgium, Foreign Affais, Foreign Trade and Development Cooperation, 17 de
dezembro de 2021, https://diplomatie.belgium.be/en/implementation-metis-
parliamentary-resolution-continues (acedido em 18 de maio de 2025).

20 J Hemptinne ‘Historic ruling: Brussels Court of Appeal declares colonial forced
removal and segregation of métis children crimes against humanity’ (2025) 23
Journal of International Criminal Justice 217-226.

21 F Pigeaud & N Sylla ‘The revolt against Françafrique: what is behind the “anti-
French” sentiment?’ (2024) 13 Agrarian South 218-237.

22 Y Zoubir ‘Crisis in the Sahel: causes, consequences, and the path forward’ Middle
East Council on Global Affairs (Doha) Junho de 2022.

23 A Akinola & R Makombe ‘Rethinking the resurgence of military coups in Africa’
(2024) 60(5) Journal of Asian and African Studies  2847-2863.

24 B Engels ‘The crisis in Burkina Faso and the coup belt’ (2025) 18 Zeitschrift
für Außen-und Sicherheitspolitik 13, 16.



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    323

entrevista a um canal de televisão argelino, reconheceu o passado
colonial francês e qualificou a colonização como um crime contra a
humanidade.25 Estranhamente, este reconhecimento inicial não teve
uma ação por parte do Estado francês, tendo inclusive o presidente
Mácron se recusado a pedir perdão à Argélia, sustentado que tal
poderia prejudicar os laços entre os dois Estados.26 Já no corrente ano
de 2025, em visita a Madagáscar, o presidente francês surpreende ao
afirmar publicamente os esforços diplomáticos franceses para a criação
de condições para um perdão pela colonização francesa.27

Estas distintas posições de antigas potências coloniais remetem-
nos para um denominador comum e que é o dever histórico e moral de
reparação. Neste sentido, somos conduzidos à ideia explorada por
Rodha Howard-Hassmann sobre a ideia de justiça transgeracional no
que respeita à autoria e dever de reparação por crimes coloniais.
Interroga-se Howard-Hassmann se existe uma responsabilidade
coletiva por tais atos, isto é, se serão os cidadãos de um Estado
responsáveis pelos atos cometidos por alguns indivíduos?28 Importa
discutir esta ideia, uma vez que é um argumento frequente no discurso
comum a recusa da ideia de uma reparação por atos cometidos quando
determinado grupo de cidadãos não tinha nascido sequer. Na sua ótica,
carregam um peso e um legado do qual não têm qualquer
responsabilidade e nada puderam fazer para evitar. A autora começa
por destacar a importância de Nuremberga, nomeadamente a
responsabilidade alemã pelo holocausto, ainda que vários cidadãos
alemães se tenham oposto às atrocidades. No entanto, sustenta que o
Estado deve assumir as responsabilidades, uma vez que ele é uma
personalidade jurídica contínua, que não se extingue com o passado e
renasce no presente. Nas palavras de Howard-Hassmann:29 

Current governments of African states are liable for the debts of preceding
governments, even if those debts were incurred by their predecessors by illegitimate
means. Similarly, current governments of Western states may be thought liable for
wrongs committed by preceding governments, whatever the responsibility, or lack
thereof, of their individual citizens or indeed of the individuals who comprise the
governments. 

25 Le Monde avec AFP ‘En Algérie, Macron qualifie la colonisation de “crime contre
l’humanité”, tollé à droite’ Le Monde (Paris) 15 de fevereiro de 2017, https://
www.lemonde.fr/election-presidentielle-2017/article/2017/02/15/macron-quali
fie-la-colonisation-de-crime-contre-l-humanite-tolle-a-droite-et-au-front-natio
nal_5080331_4854003.html (acedido em 13 de maio de 2025).

26 N Camut ‘Macron will not ask Algeria for “forgiveness” over colonization’ Politico
(Bruxelas) 12 de janeiro de 2023, https://www.politico.eu/article/emmanuel-
macron-france-will-not-ask-algeria-for-forgiveness-over-colonisation/ (acedido
em 13 de maio de 2025).

27 N Sevinc ‘Macron wants to create conditions for “forgiveness” over France’s
colonial past in Madagascar’ Anadolu Ajansı (Ancara) 24 de abril de 2025, https:/
/www.aa.com.tr/en/africa/macron-wants-to-create-conditions-for-forgiveness-
over-france-s-colonial-past-in-madagascar/3547758 (acedido em 17 de maio de
2025); B Lugan ‘Emmanuel Macron et le “pardon pour la colonization”’ L’ECO
Austral (Sainte-Clotilde) 26 de abril de 2025, https://ecoaustral.com/emmanuel-
macron-et-le-pardon-pour-la-decolonisation/ (acedido em 17 de maio de 2025).

28 R Howard-Hassmann (n 6) 10.
29 R Howard-Hassmann (n 6) 10.



324    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

Defende que, em termos gerais, esta distinção é desprovida de
sentido e sustenta-se no caso dos julgamentos de Nuremberga para
defender a responsabilidade do Estado alemão pelos horrores
praticados, ainda que tenham sido perpetrados por alguns indivíduos.
Em termos jurídicos, como veremos mais adiante, esta questão não se
coloca, uma vez que o Estado é internacionalmente responsável por
factos internacionalmente ilícitos, como é o caso da autoria de crimes
contra a humanidade, ou genocídio ou a violação de qualquer outra
obrigação internacional. 

Na perspetiva dos Estados, que foram outrora colónias europeias, a
questão assenta, sobretudo, no dever moral de reparação dos danos
causados. Elvis Mogesa Ongiri analisa o caso da reparação da repressão
e tortura da ‘rebelião’ Mau Mau contra o colonialismo britânico no
Quénia, caso que chegou ao sistema judiciário britânico, no caso Ndiku
Mutua & Others v The Foreign and Commonwealth Office, decidido
em 2011. Ongiri observou que foi argumentada uma divisão entre o
governo no Reino Unido e o governo colonial do Quénia, antecessor do
atual governo do República do Quénia e ao qual, no entender das
autoridades britânicas, se deveriam pedir responsabilidades. Ongiri
qualifica este fraco argumento como uma ‘split personality’, para
justificar uma evasão de responsabilidade.30 Ainda que o litígio tenha
sido decidido em favor dos demandantes – no caso, os veteranos Mau
Mau sujeitos a tortura – o autor conclui que ‘Western powers have
continued to rely on legal sophistry—such as Justice McCombe’s
attribution of liability to the Kenyan government through state
succession—to deflect responsibility for colonial atrocities’.31 

Especialmente vocal nesta questão têm sido os países da região do
Caribe, zona de chegadas de milhares de escravos que cruzaram o
oceano Atlântico vindos de África. A esse pesado legado histórico de
violência, acresce que, na atualidade, a região debate-se, por um lado,
com a desigualdade estrutural assente no racismo colonial e por outro
lado, tem sido uma das regiões do globo mais fustigadas pelas
alterações climáticas.32 A Primeira-Ministra da República dos
Barbados tem sido especialmente vocal neste ponto, sublinhando a
situação de emergência climática que a região enfrenta.33 Em 2013, a
cimeira de Chefes de Estado da Comunidade do Caribe (CARICOM)
incluiu na sua agenda, o tema das reparação pela escravatura e o
genocídio dos povos nativos da região. Nessa cimeira foi decida a
criação de uma Comissão de Reparações, mandatada para: 

[e]stablish the moral, ethical and legal case for the payment of Reparations by the
Governments of all the former colonial powers and the relevant institutions of those
countries, to the nations and people of the Caribbean Community for the Crimes

30 E Ongiri ‘Decolonizing intertemporal law through the lens of the Mau Mau
reparations campaign’ (2025) 119 American Journal of International Law
Unbound 184.

31 Ongiri (n 30) 186-187.
32 S Riley Case ‘Looking to the horizon: the meanings of reparations for unbearable

crises’ (2023) 117 American Journal of International Law Unbound 50.
33 J Carrington ‘Prime Minister Repeats Call for Reparations’ Barbados Government

Information Service (8 de junho de 2022) https://gisbarbados.gov.bb/blog/
prime-minister-repeats-call-for-reparations/ (acedido a 17 de maio de 2025).



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    325

against Humanity of Native Genocide, the Trans-Atlantic Slave Trade and a
racialized system of chattel Slavery.34

Esta posição da CARICOM foi particularmente criticada na época,
havendo quem entendesse que esta reclamação de reparação seria uma
abertura de velhas feridas e não exatamente um caminho de
superação.35 No entanto, para a região é essencial esta luta contra o
imperialismo, de resposta ao colonialismo e à escravatura, assente nos
valores abolicionistas, de solidariedade regionais inspiradas no pan-
Africanismo.36 A Comissão para a reparação, no âmbito do seu
mandato, apresentou um plano assente em dez pontos, a saber:
(1) pedido formal de desculpa pela violência aos povos indígenas e pela
escravatura, (2) programas de desenvolvimento para os povos
indígenas, (3) financiamento do repatriamento para África, garantindo
as condições para o retorno das populações afro-descendentes ao
continente Africano, (4) estabelecimento de instituições culturais e de
retorno do património cultural removido indevidamente, (5) Assistên-
cia na crise de Saúde Pública na região, (6) programas de educação,
com vista à capacitação e melhoria das oportunidades para povos
indígenas e afro-descendentes, (7) Promoção de experiências históricas
e culturais, resgatando o legado histórico africano e o orgulho dos povos
afro-descendentes, (8) recuperação psicológica do trauma geracional
da violência colonial, (9) direito ao desenvolvimento através do uso e da
transferência tecnológica, como ferramenta para alavancar a região da
periferia do sistema, e (10) cancelamento das dívidas do Caribe e
previsão de uma compensação monetária pelos danos causados.37 

No continente Africano, a iniciativa do Caribe deu novas forças à
antiga ambição da OUA de reparações, reavivando as ideias da
Proclamação de Abuja.38 Ainda que o tema não tenha ganho novo
fulgor como no final do milénio passado, com todo o clamor de
reparação monetária para a compensação dos danos,39 a União
Africana tem dado esforços significativos para relançar este debate,
especialmente desde a pandemia de COVID19 e do lugar absolutamente
marginal que o continente teve nesta crise sanitária global. Em
dezembro de 2022, a Comissão Africana dos Direitos Humanos e dos
Povos adotou a resolução 543, que visou recentrar a discussão nos
direitos humanos e no racismo estrutural, bem como no alinhamento
das iniciativas internacionais de valorização das diásporas
afrodescendentes. Nesta resolução, contudo, a Comissão decide por

34 ‘About us’ CARICOM Reparations Commission https://caricomreparations.org/
about-us/ (acedido em 16 de maio de 2025).

35 M Edghill ‘CARICOM and reparations’ American Quarterly (Nova Iorque) 8 de
agosto de 2013, https://www.americasquarterly.org/blog/caricom-and-repara
tions/ (acedido a 14 de maio de 2025).

36 Riley Case (n 32) 49.
37 Caribbean Community ‘10-Point Reparation Plan’ CARICOM Reparations

Commission. https://caricomreparations.org/caricom/caricoms-10-point-repara
tion-plan/ (acedido em 16 de maio de 2025).

38 Abuja Proclamation (n 1).
39 E Etieyibo ‘Political reparations and the moral case for reparations to Africa for

colonialism’ (2011) 40 African Insight 25.



326    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

mecanismos africanos para liderar o processo de reparação, e fá-lo nos
seguintes termos:

to establish a committee to consult, seek the truth, and conceptualise reparations
from Africa’s perspective, describe the harm occasioned by the tragedies of the past,
establish a case for reparations (or Africa’s claim), and pursue justice for the trade
and trafficking in enslaved Africans, colonialism and colonial crimes, and racial
segregation and contribute to non-recurrence and reconciliation of the past.40

Por outro lado, o assunto parece assumir uma relevância política de
prioridade, materializada pela Decisão 884 na qual o tema das
reparações históricas está colocado como prioridade para a União
Africana nos próximos anos.41 Por último, a Conferência de Acra de
2023 e a Proclamação com o mesmo nome, foram marcos relevantes,
sendo que esta última propunha um plano ambicioso, mas sólido, para
a reparação dos danos do colonialismo. Inspirado pelo plano do
CARICOM e em articulação com estas aspirações, a União Africana
propõe um plano assente em quinze pontos estruturais, que versam
desde a criação de uma Política Comum Africana para as Reparações e
um Programa de Ação, o estabelecimento de um fundo global, parcerias
estratégicas com organizações do sul global, com populações
afrodescendentes europeias e com a Organização das Nações Unidas,
fomentar a união dos povos oprimidos em torno de um movimento de
justiça internacional, atender à justiça climática e aos perigos do
neocolonialismo.42 Todas estas iniciativas são ilustrativas do dever
histórico e moral de reparação pelos danos do colonialismo. 

2.2 O Dever Jurídico de Reparar? O Direito 
Internacional e a doutrina do Direito 
Intertemporal

Um traço comum a todas as iniciativas políticas que elencamos
anteriormente tem sido um foco na justiça social e racial associada a
uma justiça climática. O plano de ação da CARICOM é ilustrativo da
premência deste debate. As desigualdades estruturais que resultam de
um sistema colonial têm hoje reflexo na pobreza e na marginalização
das populações Africanas ou Afrodescendentes, que são mais
susceptíveis aos efeitos das alterações climáticas e das práticas

40 ACHPR/Res.543 (LXXIII) 2022 - Resolution on Africa’s Reparations Agenda and
The Human Rights of Africans in the Diaspora and People of African Descent
Worldwide.

41 ‘Assembly/AU/Dec.884(XXXVII) – Decision on Building a United Front to
Advance the Cause of Justice and the Payment of Reparations to Africans (in
Implementation of the Assembly Decision Assembly/AU/Dec.847(XXXVI))’
União Africana (17-18 fevereiro de 2024), https://portal.africa-union.org/DVD/
Documents/DOC-AU-DEC/Assembly%20AU%20DEC%20884%20(XXXVII)%
20_E.pdf (acedido em 17 de maio de 2025).

42 ‘Accra Proclamation on Reparations’ União Africana (Acra) 14 a 17 de novembro
de 2023, https://au.int/sites/default/files/decisions/43383-Declaration_-_
CIDO_.pdf (acedido em 18 de maio de 2023).



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    327

exploratórias e extrativistas do grande capital.43 Neste sentido, a ajuda
ao desenvolvimento tem sido utilizada como um mecanismo de
reparação, mas defendem alguns autores que tal ajuda perpetua
práticas coloniais, de dependência e que a relação entre os Estados não
é de igualdade.44 No que concerne à justiça climática, Olúfémi o Táíwò
defende que é urgente a implementação de um projeto construtivo de
justiça climática para reparar danos com raízes no colonialismo.45

É com a Conferência de Durban, em 2001, que se reconhece,
definitivamente, que o colonialismo está na base da desigualdade e do
racismo estrutural:46 

We acknowledge and profoundly regret the massive human suffering and the tragic
plight of millions of men, women and children caused by slavery, the slave trade,
the transatlantic slave trade, apartheid, colonialism and genocide, and call upon
States concerned to honour the memory of the victims of past tragedies and affirm
that, wherever and whenever these occurred, they must be condemned and their
recurrence prevented. We regret that these practices and structures, political, socio-
economic and cultural, have led to racism, racial discrimination, xenophobia and
related intolerance.47

Esta conferencia sublinhou a relação entre o colonialismo e práticas
que hoje são entendidas como crimes contra a humanidade. Este
reconhecimento viria a ter lugar no Parlamento Europeu (PE) no ano
de 2020, no seguimento do assassinato de George Floyd no Estados
Unidos da América. A Resolução do PE The anti-racism protests
following the death of George Floyd, o PE:

Calls for the EU institutions and the Member States to officially acknowledge past
injustices and crimes against humanity committed against black people, people of
colour and Roma; declares slavery a crime against humanity and calls for 2
December to be designated the European Day commemorating the Abolition of the
Slave Trade; encourages the Member States to make the history of black people,
people of colour and Roma part of their school curricula.48

No entanto, como pudemos destacar na secção anterior, a existência de
um dever histórico e moral de eventual reparação por atrocidades do
passado, não é suficiente para que exista uma obrigação jurídica de
reparar as atrocidades do passado. Em todos os casos acima
mencionados (Alemanha, Bélgica e França), ao reconhecimento do

43 International Human Rights Clinic at UCLA Law ‘Setting Institutional Priorities
On Climate Reparations & Racial Justice: Learning From Social Movements’
(2023) available online at https://promiseinstitute.law.ucla.edu/wp-content/
uploads/2023/09/Setting-Institutional-Priorities-on-Climate-Reparations-and-
Racial-Justice.pdf (acedido em 18 de maio de 2025).

44 N Malherbe & A Oladejo ‘Against climate aid colonialism: the case for climate
reparations and South-South solidarity’ (2024) 60 Africa Spectrum 87. 

45 O Táíwó Reconsidering reparations: why climate justice and constructivist
politics are needed in the wake of slavery and colonialism (2025).

46 Mavedzenge (n 10) 397.
47 United Nations ‘World Conference Against Racism, Racial Discrimination,

Xenophobia and Related Intolerance: Declaration and Programme of Action’
(2002), https://www.ohchr.org/sites/default/files/Documents/Publications/Dur
ban_text_en.pdf (acedido em 18 de maio de 2025).

48 Parlamento Europeu ‘The Anti-racism protests following the death of George
Floyd: European Parliament resolution of 19 June 2020 on the anti-racism
protests following the death of George Floyd (2020/2685(RSP))’, https://
www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-9-2020-0173_EN.pdf (acedido
em 18 de maio de 2025).



328    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

passado colonial violento, sucedeu-se um pedido formal de desculpas,
ou de uma abertura política nesse sentido como o caso francês, o que se
traduz, na prática, de uma satisfação. É importante sublinhar que esta
tem sido uma prática costumeira, vertida no Direito Internacional. 

Mais ainda, vários dos Estados optaram ainda por uma
compensação pelos danos sofridos, que, como veremos adiante, está
alinhada com a prática costumeira de reparação. Esta particularidade
sublinha a teia complexa que o Direito Internacional apresenta para
uma eventual reparação dos crimes coloniais. Como refere Gay
McDougall, tal reparação suscita, desde logo, um conjunto de dúvidas
acerca do que reparar e a quem reparar concretamente. Algumas destas
inquietações têm um objetivo claro, sublinha o autor, de não permitir o
aprofundar destes debates, quando é invocado, sobretudo, o principio
do direito intertemporal, que defende que as práticas que hoje são
indubitavelmente condenáveis eram, à época dos factos, aceites e não
constituíam qualquer tipo de violação de uma obrigação internacional
ou uma prática ilícita.49 McDougall identifica outras questões que
desafiam a integridade de um processo jurídico de reparação e a devida
compensação monetária. Dentre elas, o facto das pessoas que foram
vítimas de violência, ou os perpetradores já terem morrido, sendo
impossível identificar as pessoas concretas a beneficiar de tais
compensações, bem como a imprecisão do número de pessoas
traficadas para a América como escravas.50 

As questões identificadas acima permitem-nos explorar aquele que
tem sido o ponto de tensão entre a prática dos Estados em matéria de
reparação do seu passado violento. Qualquer discussão neste sentido,
por mais solidamente validada moral e historicamente, não consegue
ultrapassar, à partida, a rigidez do Direito Internacional e em
particular, o princípio do direito intertemporal. 

Cabe ao Direito da Responsabilidade Internacional dos Estados,
codificado pela Comissão de Direito Internacional no Projeto de Artigos
sobre a Responsabilidade do Estado por Facto Internacionalmente
Ilícito (PARIE), anexo da resolução 65/83 da Assembleia Geral da
ONU, de 12 de dezembro de 2001,51 regular as relações jurídicas entre
Estados no caso de violação de uma obrigação internacional. No artigo
1.º do PARIE determina que todo o facto internacionalmente ilícito dá
lugar à responsabilidade do Estado, pelo que, sempre que um Estado
pratica uma violação de uma obrigação internacional, é
internacionalmente responsável e tem o dever de reparar tal facto na
totalidade. Esta questão da reparação foi vertida no artigo 31.º do
PARIE e tem a sua génese em 1928, no caso Alemanha v Polónia, do
Tribunal Permanente de Justiça Internacional.52 Por outro lado, como

49 G McDougall ‘Examining (il)legality of transatlantic chattel slavery under
international law – part II’ in J Stefanell & E Lovall (eds) Reparations under
international law for enslavement of African persons in the Americas and the
Caribbean: proceedings of the symposium (2022) 53.

50 McDougall (n 49) 53.
51 https://docs.un.org/en/A/RES/56/83 (acedido em 17 de maio de 2025).
52 L Salvadego ‘What ‘reparations’ for colonial ‘crimes’?’ (2024) 103 QIL, Zoom-out

8.



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    329

observa Laura Salvadego, esta obrigação aplica-se no caso das relações
interestaduais excluindo os indivíduos do processo de reparação.53 A
Declaração Conjunta entre a Namíbia e a Alemanha tem sido
especialmente visada pela sociedade civil da Namíbia que reclama que
não participou no processo de negociações e as suas reivindicações não
foram atendidas. Apenas no caso dos respetivos Estados reconhecerem
ou conferirem poderes para tal, a inclusão desses grupos ou indivíduos
pode ter lugar à mesa das negociações.54 Mas o PARIE também
determina, no seu artigo 13.º, relativo à obrigação internacional em
vigor em relação ao Estado, que tal facto apenas poderá constituir uma
violação de uma obrigação internacional caso o Estado esteja vinculado
a ela quando o facto tem lugar. Encontramo-nos, portanto, perante o
dilema do princípio da intertemporalidade do Direito Internacional.

Este princípio tem a sua origem no caso Island of Palmas,55 que TO
Elias menciona como o marco geracional desta teoria. O caso trata-se
de uma disputa territorial sobre uma ilha localizada na atual Indonésia,
cuja soberania era reclamada pelos Países Baixos e pelos Estados
Unidos da América. Submetida a questão ao Tribunal Internacional de
Arbitragem, o juiz determina que um facto jurídico deve ser apreciado
à luz do direito vigente à época em que ocorreu, e não segundo o direito
em vigor no momento em que surge ou se resolve uma controvérsia a
seu respeito, que é um princípio essencial que visa a segurança
jurídica.56 Este princípio está, efetivamente, na génese do artigo 13.º do
PARIE, bem como do artigo 28.º da Convenção de Viena sobre o Direito
dos Tratados entre Estados (1969), relativo à não retroatividade dos
tratados. O Tribunal clarifica o princípio do direito intertemporal,
sustentando que o mesmo tem dois elementos essenciais, que são a
criação da norma e a sua vigência continuada no tempo. No entender do
tribunal, e numa tradução livre:57

No que respeita à questão de saber qual dos diferentes sistemas jurídicos vigentes
em períodos sucessivos deve ser aplicado a um determinado caso (o chamado
direito intertemporal), há que distinguir entre a criação de direitos e a existência de
direitos. O mesmo princípio que submete o ato criador de um direito à legislação
em vigor no momento em que o direito surge, exige que a existência do direito, ou
seja, a sua manutenção contínua, obedeça às condições exigidas pela evolução do
direito. 

Este segundo elemento do direito intertemporal tem gerado imensa
controvérsia. São várias as teses que tentam descortinar o porquê desta
inclusão. O que é consensual entre os juristas é a aceitação do primeiro
elemento do direito intertemporal, simultaneamente com uma
abordagem cautelosa ao segundo elemento.58 

53 Salvadego (n 52) 10.
54 Salvadego (n 52) 10.
55 Para mais sobre este caso, ver E Bjorge ‘Island of Palmas (Netherlands v United

States of America) (1928)’ in E Bjorge & C Miles (eds) Landmark cases in public
international law (2017) 111-132.

56 T Elias ‘The doctrine of intertemporal law’ (1980) 74 American Journal of
International Law 286.

57 Elias (n 56) 286 (tradução nossa).
58 S Wheatley ‘Revisiting the doctrine of intertemporal law’ (2021) 41 Oxford

Journal of Legal Studies 488. 



330    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

De que forma esta doutrina pode impactar numa possível reparação
pelos crimes da colonização? Judith Hackmack e Sarah Imani
começam por questionar a construção do Direito Internacional como
reflexo de uma realidade eurocêntrica e colonial, pelo que, a priori,
qualquer discussão acerca de reparação deve questionar as fundações
do Direito Internacional.59 As autoras sustentam que, sem esta
reconfiguração à luz das abordagens críticas e TWAIL, as quais
apontam, por um lado, a colonialidade do Direito Internacional como
uma perpetuação das relações desiguais e imperialistas entre Estados,
e por outro, o potencial de emancipação dos povos marginalizados do
sistema internacional, qualquer iniciativa de exigir uma reclamação
pelos crimes coloniais acabara por se extinguir na lógica rígida,
opressiva e colonial do Direito Internacional.60 Na prática dos Estados,
tomando como exemplo o acordo entre a Namíbia e a Alemanha, o
Estado alemão escudou-se no regime jurídico internacional vigente,
mais concretamente no princípio do direito intertemporal, mas
também da não retroatividade dos tratados, para alegar que não era
legalmente responsável por reparar os crimes cometidos contra as
comunidades Ovaherero e Nama.61 A Alemanha sustentou que, à época
em que os factos imputados tiveram lugar, não existia um crime
internacional de genocídio, o que de facto apenas se veio a verificar a 9
de dezembro de 1948, com a adoção da Convenção para a prevenção e
repressão do Crime de Genocídio, pela Assembleia Geral das Nações
Unidas. Este argumento é comum a todos os Estados que foram
potencias coloniais e que procuram, na atualidade, furtar-se à
discussão da responsabilidade pelos seus atos passados. 

A questão que importa colocar é a de saber que possibilidades
oferece o Direito Internacional? 

Por um lado, o PARIE oferece uma abordagem interessante, mas
escudada no princípio do direito intertemporal. No entanto, como
pudemos sublinhar, os Estados outrora potências coloniais encetaram
negociações com alguns Estados que foram suas colónias, pedindo
formalmente desculpa por eventos particularmente violentos. Em
alguns casos, uma compensação foi acordada entre as partes. É
importante sublinhar que a satisfação é uma forma de reparação pelos
factos internacionalmente ilícitos cometidos pelos Estados, tal como
sublinhado no artigo 34.º e depois vertido no artigo 37.º do PARIE.
Refere o referido artigo 37.º, número 2 que ‘a satisfação pode consistir
num reconhecimento da violação, numa expressão de arrependimento,
num pedido de desculpas formal ou em qualquer outra modalidade
adequada’. Neste sentido, o reconhecimento da culpa por parte dos

59 J Hackmack & S Imani ‘Reparations for European colonialism: from the
movement to the law and back?’ (2023) The Global Community Yearbook of
International Law and Jurisprudence 2023: Global Law, Politics, Ethics, Justice
211-212.

60 Hackmack & Imani (n 59) 216.
61 S Graf ‘Law, time and (in)justice after empire: Germany’s objection to colonial

reparations and the chronopolitics of deflection’ (2025) 17 International Theory
9-10.



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    331

Estados outrora potências coloniais já configura, em parte, uma forma
de reparação. 

Por outro lado, Steven Wheatley, numa análise ao caso Chagos em
litígio no Tribunal Internacional de Justiça, sublinha que podem existir
mudanças epistemológicas no Direito Internacional ao longo do
tempo,62 as quais Karina Theurer vai denominar de interpretação
dinâmica do Direito Internacional.63 Por outro lado, Laura Salvadego
aponta para a existência de princípios éticos já reconhecidos no século
XIX e que devem ser tido em consideração nas possibilidades jurídicas
para os crimes do passado colonial. Em concreto, Salvadego aponta a
cláusula Martens, prevista na II Convenção da Haia de 1899, como uma
possibilidade, a qual menciona as leis da humanidade e os ditames da
consciência pública, que a autora entende que procura o
estabelecimento de padrões de aplicação universal e em quaisquer
circunstâncias.64 A autora sublinha algumas dificuldades, nomea-
damente, na aplicação do Direito Internacional Humanitário em
contexto de conflito armado, mas também a referência às ‘nações
civilizadas’, formulação habitualmente utilizadas para excluir os povos
coloniais.65 Mesmo nestes casos, o princípio do direito intertemporal é
aplicável por força do artigo 28 da Convenção de Viena sobre Direitos
dos Tratados. Sendo que, factos que tenham decorrido após a adoção da
Convenção da Haia ou qualquer outro tratado internacional, e que
tenham vigorado durante a ocupação colonial, podem ser invocados
como violação de obrigações internacionais dos Estados e este é, no
nosso entender, o caso do colonialismo tardio português.66 Referindo-
se à segunda metade do século XX, no caso Português este período
coincidiu com um aumento da repressão e culimou com uma guerra
contra os territórios coloniais.67 Este período foi comum a vários
impérios coloniais, mas como refere Lucinda Canelas, o ‘que parece ser
consensual é que o colonialismo tardio português assistiu, à
semelhança do que aconteceu com outras potências coloniais no Congo,
no Quénia ou na Argélia, a uma ‘repressão altamente eficaz’, com
‘episódios de extrema violência’.68 Na secção seguinte, vamos
debruçar-nos sobre episódios específicos do colonialismo tardio que
podem, potencialmente, ser imputados ao Estado Português.

62 Wheatley (n 58) 509.
63 Theurer (n 11) 268.
64 Salvadego (n 52) 12-13.
65 Salvadego (n 52) 13. 
66 Castelo ‘O luso-tropicalismo e o colonialismo português tardio’ Buala (web blog)

5 de março de 2013, https://www.buala.org/pt/a-ler/o-luso-tropicalismo-e-o-
colonialismo-portugues-tardio (acedido a 20 de maio de 2025).

67 C Castelo, O Thomaz, S Nascimento & T Silva (eds) Os Outros da Colonização:
Ensaios sobre o colonialismo tardio em Moçambique (2012).

68 L Canelas ‘O império colonial português foi tão excepcional como outro qualquer’
Público (Lisboa) 16 de janeiro de 2015, https://www.ulisboa.pt/wp-content/
uploads/16jan_conf_internacional_imperio_colonial.pdf (acedido a 18 de maio
de 2025).



332    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

3 COLONIALISMO PORTUGUÊS: OS CRIMES 
COLONIAIS QUE PODEM DAR LUGAR À 
RESPONSABILIDADE INTERNACIONAL

A expansão marítima portuguesa tem sido qualificada como um dos
maiores feitos dos povos lusitanos. E teve como mote a conquista da
cidade de Ceuta, em 1415,69 com uma expansão marítima pelas costas
do continente africano, tendo colonizado os territórios que atualmente
constituem Angola, Cabo Verde, Guiné-Bissau, São Tomé e Príncipe e
Moçambique. A colonização portuguesa teve o seu fim em 1975, ano em
que foi reconhecida a independência destes territórios. 

A narrativa oficial do Estado português, sustentada por alguns
pensadores, como Gilberto Freyre e a sua tese do Lusotropicalismo, é a
de que o colonialismo português deu mundo a novos mundos,
civilizando povos, mas também de que foi mais brando do que os
demais impérios coloniais, miscigenado e de uma convivência pacífica
entre povos.70 Esta narrativa perdura até aos dias de hoje. No entanto,
esta tem sido contestada academicamente, com vários autores a
desmontar a fábula de um colonialismo distinto, e sobretudo, menos
violento.71 Politicamente, o tema foi assunto na Assembleia da
República Portuguesa em janeiro de 2020, quando a deputada Joacine
Katar Moreira apresentou uma proposta para que fosse inventariado
todo o património cultural trazido para Portugal durante a colonização,
com vista à sua devolução aos lugares de origem.72 O trabalho está a ser
feito, mas não está, de todo, isento de críticas.73 Também a sociedade
civil portuguesa tem sido essencial para pressionar o poder político à
reparação dos crimes coloniais, com várias iniciativas, dentre as mais
importantes se destaca a Declaração do Porto, de 7 de julho de 2023,
compreendendo um conjunto de medidas que o Estado Português deve
adoptar com vista à reparação por estes crimes.74

69 J Monteiro ‘Guerra’ in F Domingos (coord) Dicionário da Expansão Portuguesa -
Volume 1 (2016) 474.

70 J Pinto ‘Gilberto Freyre e a intelligentsia salazarista em defesa do Império
Colonial Português (1951 - 1974)’ (2009) 28 História 456.

71 Veja-se, por exemplo, M Jerónimo Livros Brancos, Almas Negras: A ‘missão
civilizadora’ do colonialismo português C. 1870-1930 (2009); M Cardina O Atrito
da Memória: Colonialismo, Guerra e Descolonização no Portugal
Contemporâneo (2023).

72 Lusa ‘Livre quer que património das ex-colónias em museus possa ser devolvido
às origens’ Público (Lisboa) 28 de janeiro de 2020, https://www.publico.pt/
2020/01/28/politica/noticia/livre-quer-patrimonio-excolonias-museus-possa-
devolvido-origens-1901985 (acedido em 21 de maio de 2025).

73 J Carlos ‘Portugal prepara devolução de património às ex-colonias’ Deutsche
Welle (Berlim) 29 de dezembro de 2022, https://www.dw.com/pt-002/portugal-
prepara-devolu%C3%A7%C3%A3o-de-patrim%C3%B3nio-%C3%A0s-ex-col%C3
%B3nias/a-64236429 (acedido a 19 de maio de 2025).

74 ‘Declaração do Porto: Reparar o irreparável’, 7 de julho de 2023 https://www.
migra.ics.uminho.pt/wp-content/uploads/2023/07/Declaracao-do-Porto-Repa
rar-o-Irreparavel.pdf (acedido em 18 de maio de 2025).



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    333

Estes marcos políticos e sociais são muito importantes para um
avanço das reparações, mas a dúvida ainda subsiste: Está o Estado
Português juridicamente obrigado a reparar os crimes do colonialismo?
Nesta senda, o princípio do direito intertemporal é essencial para se
compreender que, sem uma transformação do Direito Internacional,
como advogam os académicos mais críticos ou as TWAIL, não é
possível a responsabilidade internacional dos Estados por factos
ilícitos, esbarrando, desde logo, nas obrigações à luz da Convenção de
Viena sobre o Direito dos Tratados, mas sobretudo, aos Artigos sobre a
Responsabilidade Internacional dos Estados.75 Partindo desta
premissa, a opção para uma reparação dos crimes coloniais passará,
necessariamente, por um reconhecimento da culpa do Estado
português pela colonização – o que foi feito pelo presidente da
República, na qualidade de órgão do Estado, em abril de 2024 –
seguido de uma identificação de factos concretos imputáveis ao Estado
Português e que não caiam na alçada do princípio do direito
intertemporal. Para que tal suceda, deveremos procurar, num primeiro
momento, focar a atenção em eventos especialmente violentos,
ocorridos durante o período colonial, mas já na segunda metade do
século XX, isto é, durante o período tardio do colonialismo português. 

Neste sentido, o primeiro evento que queremos discutir é o
chamado massacre de Batepá (também conhecido como guerra da
Trindade), que teve lugar em fevereiro de 1953, na ilha de São Tomé. Na
época da colonização das ilhas de São Tomé e Príncipe, os São-
Tomenses adquiriam um estatuto especial, decorrente da mestiçam nas
ilhas, mas também da libertação de vários escravos que se chamavam
de ‘forros’, o que derivou, em larga medida, a uma contestação da
hegemonia colonial.76 As ilhas tiveram vagas de colonização, tendo-se
estas iniciado poucas décadas após a descoberta das ilhas e
posteriormente após a independência do Brasil, quando o arquipélago
readquire novo interesse estratégico como território de produção de
café e cacau.77 Tal estatuto especial fez com que, anos mais tarde, após
a segunda vaga de colonização, estas pessoas não fossem empregues no
trabalho braçal e a administração colonial recorresse a mão-de-obra
vinda, sobretudo, de Angola. Estes trabalhadores eram juridicamente
abrangidos pela lei do indigenato, diferentemente dos são-tomenses,
muito embora a lei não os excluísse de forma inequívoca.78 No ano de
1953, a administração Colonial considerou a alteração deste regime,
conduzindo a uma revolta popular, violentamente reprimida pelo
regime e da qual resultou um número indeterminado de mortes.79 

Outro evento no qual o regime colonial usou da força letal ocorreu
na Guiné-Bissau, em 3 de agosto de 1959. Conhecido como o massacre

75 Salvadego (n 52) 13.
76 G Seibert ‘Colonialismo em São Tomé e Príncipe: hierarquização, classificação e

segregação da vida social’ (2015) 40 Anuário Antropológico 100.
77 Seibert (n 76) 100.
78 Seibert (n 76) 115.
79 História a História África: o massacre de Batepá (2017) Rádio e Televisão de

Portugal, https://www.rtp.pt/play/p3951/e317850/historia-a-historia-africa#
(acedido a 12 maio de 2025).



334    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

do Pindjiguiti, este derivou de uma luta sindical dos trabalhadores
portuários, que em busca de melhores condições de trabalho e
melhores salários, viram os seus protestos serem reprimidos de forma
violenta e dos quais terão morrido cerca de 50 trabalhadores africanos.
Estes eventos tiveram forte impacto na luta anti-colonial, como destaca
António Silva, que refere uma transformação qualitativa dos
movimentos de libertação guineenses:80 

No citado Manifesto do MAC, a propósito da reacção portuguesa ao nacionalismo
africano, sustentava-se que, a partir de 1956, «o colonialismo português
desencadeou uma violenta repressão contra os Patriotas africanos e contra os
movimentos e organizações nacionalistas». Referiam-se vários exemplos, como o
«massacre de 50 africanos indefesos», ocorrido em Bissau, em Agosto de 1959. Era
a primeira vez que se contava tal número de vítimas. 

Esta revolta daria substrato às aspirações nacionalistas e de libertação
da Guiné-Bissau, que viria a declarar unilateralmente, a independência
a 24 de setembro de 1973, reconhecida por vários países.81 O Estado
Colonial Português encontrava-se debaixo de forte pressão inter-
nacional já desde o início da década de 60 do século XX, quando a
Assembleia Geral da ONU adotou a Resolução 1542, de 15 de dezembro
de 1960, e na qual se determinava a obrigação de Portugal comunicar
ao Secretário Geral da ONU a situação dos territórios não autónomos
sob sua administração. No decorrer da declaração de independência da
Guiné-Bissau, a Assembleia Geral da ONU discutiria a questão em
finais de outubro de 1973, relativa à ocupação militar do território
guineense. Aurora Santos descreve as negociações tensas nessa reunião
da Assembleia, mas que no final ‘foi entendido que os guineenses
oficializaram a existência do Estado, considerando-se que Portugal
violava a soberania e integridade do país ao continuar a ocupar
ilegalmente parte do território’.82 Na Resolução 3061, adotada a 2 de
novembro de 1973, a Assembleia descreve a situação como atos de
agressão e chama a atenção do Conselho de Segurança para a situação
na Guiné-Bissau.83

Por último, destacamos o massacre de Wiriyamu (1972), em
Moçambique durante a Guerra do Ultramar (1961-1974), como
represália pela morte de dois militares portugueses, cuja viatura passou
por cima de uma mina antipessoal e resultou na morte dos mesmos. Em
16 de dezembro de 1972, forças armadas portuguesas chegaram à região
e começaram a massacrar as populações locais.84 Os factos foram
relatados por alguns missionários presentes na região e dão conta de

80 A Silva ‘Guiné-Bissau: a causa do nacionalismo e a fundação do PAIGC’ (2006) 9/
10 Cadernos de Estudos Africanos 18.

81 A Santos A Organização das Nações Unidas e a questão colonial Portuguesa:
1960-1974 (2017) 292. 

82 Santos (n 81) 293.
83 Nações Unidas ‘Resolução 3061 Ocupação Ilícita das Forças Armadas

Portuguesas da República da Guiné-Bissau e atos de Agressão cometidos contra
o Povo da República’, https://digitallibrary.un.org/record/190987?v=pdf
(acedido a 24 de maio de 2025).

84 M Dhada ‘The Wiriyamu massacre’ Oxford research encyclopedia of African
history (2021).



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    335

atos de particular brutalidade das forças portuguesas.85 Terão sido
assassinadas perto de 500 pessoas, todas civis e sem distinção de idade,
de uma forma atroz, tendo sido mutiladas, algumas decapitadas e
outras com as cabeças esmagadas.86 Os relatos apontam para que estes
atos tiveram lugar como retaliação, com instruções para que as pessoas
fossem mortas, nos seguinte termos ‘Matem todos. Não deixem
ninguém vivo’.87 As chefias militares foram, posteriormente, demitidas
como uma forma de expiação de responsabilidades.88 A pressão
internacional sobre Portugal foi grande, tendo inclusive sido instaurada
uma comissão de inquérito na ONU, que publicou o seu relatório já
depois da Revolução dos Cravos.89 Em setembro de 2022, em visita a
Moçambique, o Primeiro-Ministro Português António Costa
reconheceu que ‘quase decorridos 50 anos sobre esse terrível dia de 16
de dezembro de 1972, não posso deixar aqui de evocar e de me curvar
perante a memória das vítimas do massacre de Wiriyamu, ato
indesculpável que desonra a nossa história’.90 A 16 de dezembro de
2022, nos 50 anos do massacre, a presidência portuguesa emitiu uma
nota oficial em que reconhece a autoria dos factos, que qualifica de
inaceitáveis fala em responsabilidade de Portugal.91

4 COMO REPARAR PELOS CRIMES DO 
COLONIALISMO PORTUGUÊS? REFLEXÃO 
CRÍTICA PARA POSSÍVEIS CAMINHOS

Os factos anteriormente elencados são apenas alguns ilustrativos de
que o colonialismo português não foi menos violento do que os demais.
Por outro lado, os eventos destacados e analisados, pela especial
gravidade, merecem uma reflexão sobre a possível responsabilidade do
Estado português pela autoria dos mesmos. Neste sentido, importa

85 A Hastings ‘Portuguese massacre reported by priests’, The Time (Londres) 10 de
julho de 1973, https://www.mozambiquehistory.net/history/massacres/1973
0710_hastings_story.pdf (acedido a 24 de maio de 2025).

86 M Dhada The Portuguese massacre of Wiriyamu in colonial Mozambique, 1964–
2013 (2016) 159.

87 Especial 3 - Massacre de Wiriamu 50 anos (2022) Rádio e Televisão de Portugal,
https://www.rtp.pt/play/p11112/e660768/especial-3-massacre-de-wiriamu-50-
anos (acedido a 24 maio de 2025).

88 N Ribeiro ‘Matos Gomes: “Massacre de Wiriyamu vem do acumular de tensões no
sistema”’ Público (Lisboa) 16 de dezembro de 2022, https://www.publico.pt/
2022/12/16/politica/noticia/matos-gomes-massacre-vem-acumular-tensoes-
sistema-2031557 (acedido 24 de maio de 2025).

89 Nações Unidas ‘Commission of Inquiry on the Reported Massacres in
Mozambique (A/AC.165/PV.24)’ 15 de agosto de 1974. A Hastings Wiryamu
(2023) 91.

90 RTP ‘Moçambique. António Costa pede desculpas por massacre de Wiryamu’
Rádio e Televisão de Portugal (Lisboa) 2 de setembro de 2022, https://
www.rtp.pt/noticias/mundo/mocambique-antonio-costa-pede-desculpas-por-
massacre-de-wiryamu_v1430567 (acedido em 24 de maio de 2025).

91 Presidência de Portugal ‘É tempo de assumirmos Wiriyamu’ 16 de dezembro de
2022, https://www.presidencia.pt/atualidade/toda-a-atualidade/2022/12/e-
tempo-de-assumirmos-wiriyamu/ (acedido a 25 de maio de 2025).



336    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

olhar aos factos e compreender possibilidades de reparação por tais
factos. 

É importante assinalar que não existia à época de qualquer um dos
factos acima mencionados uma obrigação internacional do Estado
português em matéria de Direito Internacional, com exceção da Carta
das Nações Unidas, uma vez que Portugal foi admitido como membro
das Nações Unidas a 14 de dezembro de 1955.92 Portugal não ratificou
qualquer tratado em matéria de direitos humanos durante o período da
ditadura, o que só viria a acontecer após 1975. Por outro lado, Portugal
é parte das Convenções de Genebra, que regulam os meios e métodos
em conflito armado, desde meados da década de 50 do século XX. No
caso da Convenção IV de Genebra, relativa à proteção da população
civil, Portugal ratificou este tratado em 14 de março de 1961, mas
efetuou reservas ao artigo 3 comum às quatro convenções.93 Assim, não
existe, juridicamente, espaço para imputar a responsabilidade dos
factos do massacre de Wiriyamu ao Estado Português. Também ao
nível do Conselho da Europa, Portugal apenas adquire o estatuto de
Estado-membro a 22 de setembro de 1976.

Mas se, em termos jurídicos, a reparação por estes factos do
passado parece estar afastada, em termos morais e históricos, ela torna-
se ainda mais relevante. É, aliás, neste sentido que devemos
interpretar, num primeiro momento, o reconhecimento dos órgãos de
Estado pelos atos cometidos em Wiriyamu, com o reconhecido quer
pelo primeiro-ministro português,94 quer pelo presidente da
República,95 e mais tarde, de forma mais alargada, no reconhecimento
pela Presidência da República da atrocidade do colonialismo
português.96 Este reconhecimento, que está alinhado com o direito
costumeiro, abre possibilidades de outras formas de compensação
pelos danos da colonização, replicando, por exemplo, o caminho
diplomático que foi encetado pela Namíbia e a Alemanha e que resultou
na declaração conjunta de 2021.97 O fomento de relações de cooperação
entre Estados pode ser uma forma eficaz de compensação do Estado
português pela sua conduta enquanto potencial colonizadora. Esta,
aliás, é a visão de atuais e antigas lideranças africanas. Aquando do
pedido de desculpas de abril de 2024, o presidente da República de
Angola sustentou, numa visita a Portugal em julho desse ano que
Angola não considera a questão de um pedido de reparação, mas sim de
fomento das relações de cooperação. Nas palavras do Presidente

92 Nações Unidas ‘Resolution 995 (X) Admission of new Members to the United
Nations’ 14 de dezembro de 1955.

93 https://ihl-databases.icrc.org/en/ihl-treaties/gciv-1949/state-parties/pt?active
Tab=default (acedido a 25 de maio de 2025).

94 RTP (n 90).
95 Presidência de Portugal ‘É tempo de assumirmos Wiriyamu’ (n 91).
96 Adam (n 3).
97 ‘Joint Declaration’ (n 14).



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    337

angolano, ‘Da parte de Angola, tal como nunca colocámos esta questão,
pensamos não vir a colocar no futuro’.98 De forma semelhante,
Joaquim Chissano, em junho de 2025, sublinhou que ‘As reparações
consistem em ter agora uma boa cooperação e investimentos’.99

Podemos ainda invocar uma terceira via que nos parece
interessante e que é a de que, após o reconhecimento dos factos pelo
Estado português, este tome medidas legislativas que visem a
reparação dos dados. E neste caso, invocamos a perseguição dos judeus
sefarditas pelo reino de Portugal, e consequente expulsão, nos séculos
XV e XVI, aquando da instalação da Inquisição na península ibérica. A
questão da reparação da injustiça contra os Judeus Sefarditas, que se
viram privados da sua nacionalidade ou da sua liberdade de religião,
conheceu vários momentos ao longo do século XX, mas só em 2015 a
questão viria a ter um desenvolvimento jurídico digno de nota. O
Decreto-Lei n.º 30-A/2015, de 27 de fevereiro veio atribuir o direito de
retorno e acesso à cidadania portuguesa para descendentes vivos dos
indivíduos visados pela expulsão manuelina. No preambulo deste
diploma pode ler-se que: 

O presente diploma vem permitir o exercício do direito ao retorno dos descendentes
judeus sefarditas de origem portuguesa que o desejem, mediante a aquisição da
nacionalidade portuguesa por naturalização, e sua integração na comunidade
nacional, com os inerentes direitos e obrigações.100

Neste sentido, Francisco Amado Ferreira, na sua análise a esta
legislação, faz um brevíssimo paralelismo entre a lei da reparação dos
judeus sefarditas e a questão da escravatura e do colonialismo. No seu
trabalho, o autor questiona se é possível este paralelismo, ou seja ‘do
dever de permitir a naturalização em condições tão especiais quanto
justificadas pela especificidade de circunstancial[sic] dos destinatários
das normas da LRS [Lei do Retorno Sefardita], ou de uma vindoura
com igual objeto, não obstante se questionar autonomamente qualquer
exigência indemnizatória’.101 Na ótica deste autor, estes ajustes de
contas com a história não são desejáveis, sustentando que é ‘de afastar
uma indemnização por práticas danosas tão remotas, ainda que os
prejuízos se repercutam na esfera jurídica dos atuais descendentes’.102

Ainda que este autor identifique um conjunto de argumentos jurídico-
políticos em desfavor deste tipo de legislação,103 a verdade é que o

98 Expresso ‘João Lourenço liberta Montenegro: países colonizadores nunca teriam
capacidade para pagar o justo valor das reparações’ Expresso (Lisboa) 23 de julho
de 2024, https://expresso.pt/internacional/angola/2024-07-23-joao-lourenco-
liberta-montenegro-paises-colonizadores-nunca-teriam-capacidade-para-pagar-
o-justo-valor-das-reparacoes-1b56a1ce (acedido em 22 de junho de 2025).

99 Diário Económico ‘Chissano Defende “Boa Cooperação e Investimentos Com
Portugal e Não Reparações Pelo Passado Colonial’ Diário Económico (Maputo)
9 de junho de 2025, https://www.diarioeconomico.co.mz/2025/06/09/
economia/investimento/chissano-defende-boa-cooperacao-e-investimentos-com
-portugal-e-nao-reparacoes-pelo-passado-colonial/ (acedido em 22 de junho de
2025).

100 Decreto-Lei n.º 30-A/2015 de 27 de fevereiro de 2015. 
101 F Ferreira ‘A Lei do Retorno Sefardita: da esperança ao direito’ (2023) 17 Revista

de Direito da ULP 117.
102 Ferreira (n 101) 117.
103 Ferreira (n 101) 117-118.



338    Garrido/Reparação das injustiças do passado: uma análise a partir do colonialismo Português

Estado português abriu um precedente para uma possível reparação
por injustiças do passado. Neste caso, terá forçosamente de passar pela
Assembleia da República a iniciativa de legislar em favor de uma
eventual reparação, que no entanto, tem uma complexidade muito
maior do que aquela que encontramos na questão dos Judeus
Sefarditas.

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Este artigo procurou mapear e contribuir para o debate das reparações
históricas pelo colonialismo, a partir do caso português. Identificou-se
os principais marcos políticos da reivindicação de uma reparação, com
um foco nas iniciativas da União Africana. Por outro lado, esta
investigação trilhou o caminho difícil do dever moral de reparação pelo
colonialismo e da reparação jurídica por factos praticados pelos
regimes coloniais. Para tanto, foi essencial a identificação de factos no
colonialismo tardio português, os quais configuraram atrocidades e
massacres que hoje ensombram a história recente de Portugal. Estes
episódios concretos acarretam um dever moral de reconhecimento dos
factos cometidos durante a guerra de libertação colonial. 

O Direito Internacional atualmente em vigor, construído sobre um
ius publicum europaeum, que regeu as relações entre Estados até ao
século XX, não se desfez dessa origem e é ainda hoje marcado por uma
forte tradição europeia. Este artigo conclui que a questão das
reparações históricas pelos crimes coloniais constitui hoje um dos
desafios mais complexos para o Direito Internacional. É-o na medida
em que as regras jurídicas atualmente em vigor não oferecem respostas
aos anseios das populações descendentes de escravos, entre outras
pessoas privadas da sua dignidade, integridade ou até da própria vida. 

Assim, urge um debate franco e honesto em torno deste ímpeto,
repensando, inclusive, a necessidade de uma reestruturação do Direito
Internacional, incorporando uma abordagem decolonial e
emancipatória, procurando assim mitigar os danos causados. Esta
transformação pode passar, entre outros, por uma reformulação das
regras atuais, reconhecendo que estas não são representativas das
vontades dos Estados do Sul Global, nem resultam de um processo
participativo equitativo destes Estados. Aquando da afirmação do
princípio do Direito Intertemporal, em 1928, a vasta maioria dos
Estados africanos encontravam-se sob domínio colonial. Reconhecer
esta especificidade também configura uma reparação histórica de uma
desigualdade estrutural da Comunidade Internacional.

No caso do colonialismo português, os factos elencados neste artigo
demonstram que, muito embora já existissem à época um vasto
conjunto de instrumentos jurídicos que proibissem essas práticas, o
Estado colonial português não estava vinculado a esses instrumentos, o
que impede, na prática, a sua eventual responsabilidade internacional.
E ainda que se sustente que o Direito Internacional não permita a
retroatividade das normas no tempo, o que é certo é que o Estado
português atual abriu um precedente quando, sustentado no dever de
reparação de um evento violento da sua história, legislou em razão do



 (2025) 9 Anuário Africano dos Direitos Humanos    339

processo histórico de recuperação da nacionalidade de descendentes de
Judeus Sefarditas, expulsos no final do século XV. Este precedente
pode abrir novas possibilidades de diálogo e de reparação também para
os povos outrora colonizados, ainda que seja especialmente difícil fazer
equivaler as duas situações e prever uma resposta semelhante.


